
338

Вчені записки ТНУ імені В. І. Вернадського. Серія: Філологія. Журналістика

Том 36 (75) № 5 2025. Частина 1

УДК 82.09
DOI https://doi.org/10.32782/2710-4656/2025.5.1/54

Чікарькова М. Ю.
Чернівецький національний університет імені Юрія Федьковича

ВИТОКИ АКАДЕМІЧНОЇ КОМУНІКАЦІЇ В УКРАЇНСЬКІЙ 
ЛІТЕРАТУРНІЙ ТРАДИЦІЇ: ТРАКТАТ ФЕОФАНА ПРОКОПОВИЧА 
«ПРО ПОЕТИЧНЕ МИСТЕЦТВО» 

Стаття присвячена аналізу трактату Феофана Прокоповича «Про поетичне мисте-
цтво» як репрезентативного явища літературно-естетичної думки та зразка української 
академічної комунікації початку XVIII ст. У статті розкрито поєднання барокової поетич-
ної традиції з новими підходами доби раннього модерну та визначено його місце у ширшому 
європейському контексті розвитку теоретичних знань про мистецтво слова.

Актуальність дослідження зумовлена потребою осмислення витоків академічної комуні-
кації у вітчизняній культурі, а також вивченням способів формування наукової мови та стилю 
викладання у Києво-Могилянській академії, де Ф. Прокопович викладав поетику. З’ясовано, що 
трактат постає не лише як посібник з поетики, що систематизує знання про жанри, тропи 
та риторичні фігури, але й як лекційний текст, спрямований на формування інтелектуальної 
традиції. Виокремлено особливості його структури: чіткість викладу, використання при-
кладів, апеляція до античних та новочасних авторитетів, що робить трактат зразком ака-
демічного дискурсу доби.

Особливу увагу приділено риторичним стратегіям автора: поєднанню дидактичності 
та елементів переконування, демонстрації широкої ерудиції, поєднанню теоретичної уза-
гальненості та прикладного викладу. Розкрито подвійний характер трактату: як джерела 
з історії літературознавства та як тексту, що засвідчує становлення академічної культури 
в Україні.

У статті також досліджено культурно-історичні обставини створення трактату, його 
місце у традиції європейських «поетик», а також рецепцію та вплив на подальший розвиток 
української та російської літературної теорії XVIII ст. Визначено, що «Поетика» Феофана 
Прокоповича є одним із перших системних текстів української академічної культури, у якому 
поєдналися навчальні завдання та літературознавчі амбіції. Доведено, що її аналіз відкриває 
нові перспективи для осмислення витоків академічної комунікації в Україні.

Ключові слова: академічна комунікація, риторичні стратегії, художні прийоми, поетика, 
діалог з аудиторією.

Постановка проблеми. Трактат Феофана Про-
коповича «Про поетичне мистецтво», попри те, 
що він був створений понад два століття тому, 
зберігає актуальність для вивчення й наукового 
аналізу. Це була епоха, коли в Україні формувався 
європейський тип освіченості. І тут особливу роль 
відігравала Києво-Могилянська академія, де автор 
трактату викладав поетику. Києво-Могилянська 
академія – завдяки, між іншим, тому ж Ф. Проко-
повичу, – була закладом «всестановим»: тут могли 
вчитися не самі лише діти шляхти, а й особи 
з різних соціальних груп. У повітрі вирували 
ідеї реформи освіти та подальшого розширення 
доступу до знань людей з усіх соціальних верств. 
Отже, попри традиційність викладання латиною 
та орієнтованість виключно на філософію, рито-
рику та богослов’я, зміни вже починали торка-

тися академічного середовища, що проявлялося 
і в самому форматі викладання, що виразно від-
чутно в аналізованій роботі.

Трактат зберігає свою актуальність водночас 
у кількох аспектах. Він залишається актуальним 
як джерело вивчення поетики, можна також аналі-
зувати цей твір як репрезентанта перехідної доби 
від Середньовіччя до ранньомодерних гуманіс-
тичних впливів. Утім, нас більше цікавить трактат 
як зразок академічної комунікації XVIII століття, 
з притаманними їй структурою, методами аргу-
ментації, риторичними та художніми елементами. 
Це дозволяє здійснювати аналіз твору і як літера-
турного тексту, і водночас ‒ прослідковувати фор-
мування моделі академічної лекції у тому стані, як 
вона сприймалася в епоху Нового часу, з європей-
ськими гуманістично-просвітницькими ідеями. 

© Чікарькова М. Ю., 2025
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0



339ISSN 2710-4656 (Print), ISSN 2710-4664 (Online)

Літературознавство

Постановка завдання. Ця стаття присвячу-
ється аналізу позиції Феофана Прокоповича як 
академічного професора, викладача, яким він був 
до переїзду до Росії за волею Петра І. Спадщина 
Прокоповича-педагога добре вивчена: він укріпив 
Києво-Могилянську академію та відіграв значну 
роль у реформуванні російської освіти, прагнув 
поєднати науку та релігію й узяв участь у ство-
ренні Петербурзької академії наук, обстоював 
доступність освіти для широких верств народу 
тощо. Але позиція Прокоповича як академічного 
лектора, принципи побудови контакту з ауди-
торією, аксіологічні орієнтації лектора та його 
риторична майстерність усе ще вимагають уваги 
дослідника. 

Постановка завдання. Отже метою нашої 
статті є аналіз трактату Феофана Прокоповича 
«Про поетичне мистецтво» як моделі побудови 
академічної комунікації ранньомодерної доби 
в Україні. Ми зосереджуємося на подвійній при-
роді тексту, який, з однієї сторони, є посібником 
з поетики, а з іншої ‒ зразком академічної лекції, 
і відбиває процес складання вітчизняної інтелек-
туальної традиції ранньомодерної епохи. 

Методологічним ґрунтом нашої статті висту-
пають насамперед постулати сучасної герме-
невтики, яка стверджує, що текст взагалі живе 
завдяки інтерпретаціям («Конфлікт інтерпрета-
цій» П. Рікера; «Людина і мова» Г.-Ґ. Гадамера). 
Адже «окреслений Рікером конфлікт інтерпре-
тацій не втрачає своєї гостроти. Парадокс поля-
гає у тому, що він часто навіть не усвідомлю-
ється сучасними дослідниками, які не уявляють, 
наскільки важливі ті інтерпретаційні стратегії, 
які випрацьовуються в межах літературознавчих 
практик, наскільки вони показові в плані того, 
якими є вектори розвитку людини і людства» 
[1, с. 16]. Особливо актуальна концепція Гада-
мера, який показав, що «мова, як засіб здійснення 
герменевтичного діалогу у світі протистоянь, 
ненависті і війн, є необхідним інструментом для 
досягнення миру» [2, с. 132]. По-друге, це соціо-
культурна критика, зосереджена на проблемі 
«бути почутим»: наприклад, К. Креншоу звер-
нула увагу на те, як впливають на комунікацію 
етнічна приналежність, стать та вік викладача 
й оратора («Демаргіналізація перетину Раси та 
Статі» [11]. І, нарешті, це принципи критичного 
дискурс-аналізу, який досліджує, як через дискурс 
тексту впливають на суспільство влада та ідеоло-
гія («Political discourse in the media» Н. Фейрклоу 
[12]; «Principles of critical discourse analysis» Т. ван 
Дейка): адже влада завжди прагне «змінити розум 

іншого згідно з власними інтересами» [13]. Кон-
кретне методологічне підґрунтя для вивчення про-
блеми ідейно-естетичної позиції Ф. Прокоповича 
як автора трактата «Про поетичне мистецтво» 
дає стаття Г. Сивоконя «Давні українські поетики 
як знак літературного самоусвідомлення», в якій 
вказується, що київським шкільним «піїтикам» 
притаманні усе ж таки різні домінанти, а саме – 
«шкільний класицизм», релігійно-моральна заан-
гажованість, стихійний «реалізм», формотворче 
бароко, що інколи дивовижно переплетені [9].

Для цього ми звертаємося до репрезентатив-
ного зводу лекцій Прокоповича, присвяченого 
художньому слову: «Про поетичне мистецтво. 
Три книги для користі й наставляння українських 
спудеїв, викладені у Києві, у православній Моги-
лянській академії в літо Господнє 1705», і тут нас 
цікавитиме позиція автора як літературознавця 
й викладача літератури.

Аналіз останніх досліджень і публікацій. 
Щодо сучасного літературознавчого вивчення 
спадщини Ф. Прокоповича, то тут існує кілька роз-
відок, за малим виключенням, цікавих і ґрунтов-
них. У статті Д. Мірошниченка «Постать Ф. Про-
коповича в історії Києво-Могилянської академії» 
проаналізовано світогляд письменника, охарак-
теризовано його діяльність на посаді ректора 
Києво-Могилянської академії, яка була центром 
академічного життя України; відзначено, зокрема, 
що «Поетика» Прокоповича зумовила подальший 
розвиток літературно-теоретичної думки1. Проте 
слід зазначити, що красне письменство Прокопо-
вич трактував усе ж таки як функцію в держав-
ницькій системі. Так, у статті І. Іваньо «Естетичні 
погляди Ф.  Прокоповича» проаналізовано есте-
тичні засади «Поетики», її зв’язок з античною 
традицією, системою бароко та ідеями Просвітни-
цтва, але автор справедливо стверджує як висно-
вок, що Прокопович розглядав мистецтво не як 
джерело естетичної насолоди, а як засіб повчання 
та виховання, вважаючи, що воно має служити для 
обґрунтування престижу влади  [3].  Прикметна 
також стаття Х. Меймея «Світоглядні засади 
«Поетики» Теофана Прокоповича», в якій репре-
зентовано авторське бачення теоретичної поетики 
на противагу бароковій традиції, що досі доміну-
вала в цій сфері; тут досліджуються особливості 

1 Утім не можна погодитися з захопленням автора 
«державницьким» спрямуванням діяльності Прокоповича, 
якого, на відміну від інших київських вчених, недостатньо 
відданих імперським інтересам, «так підносив Петро  І»; 
характерно, що тут Д. Мірошніченнко шанобливо 
посилається на електронну публікацію «Благотворительный 
фонд «Русское Православие» [7].



340

Вчені записки ТНУ імені В. І. Вернадського. Серія: Філологія. Журналістика

Том 36 (75) № 5 2025. Частина 1

світосприйняття автора «Поетики» й обґрунтову-
ється просвітницький характер твору [6]. 

Таким чином, перед нами постає цікавий 
феномен потрактування поетичного мистецтва 
засобами риторичними, з використанням арсе-
налу прийомів академічного красномовства, що 
є достатньо складним завданням для комуніканта, 
позаяк емоційно-сугестивна структура худож-
нього слова, ставши об’єктом дослідження, пере-
кладається мовою логіки, і це завжди являє собою 
певну конфліктність.

Виклад основного матеріалу. «Особистість 
Феофана Прокоповича професора та ректора 
Києво-Могилянської академії, яскрава, енергійна 
й всебічно обдарована, видатний богослов, вче-
ний, письменник, проповідник, історик, політич-
ний і церковний діяч. Внесок Феофана Прокопо-
вича в становлення академічної культури академії 
(sic! М. Ч.) <…> та й всієї української культури 
ні з чим не зрівняний» [7]. Це стосується і сфери 
академічного красномовства. 

Для початку зазначимо, що Прокопович дійсно 
багато в чому випереджує свою епоху, виявляючи 
розуміння багатьох практичних аспектів академіч-
ної комунікації, які не втратили актуальності доте-
пер. Так, з метою скоротити дистанцію між собою 
та слухачами, Прокопович блискуче застосовує 
стилістичний прийом, який називають «риторична 
скромність» – риторичний хід, що дозволяє автору 
виглядати начебто більш щиро, ніж зазвичай, і це 
підсилює довіру до лектора. Це – т. зв. модестія 
(від лат. modestia – скромність): 

«Багато було у давнину, немало є і нині видат-
них письменників як грецьких, і латинських, 
які з такою ретельністю й старанням розробили 
поетичні настанови й видали чудові тлумачення, 
що, здається, вже нічого не можна ні побажати, 
ні додати. Це мистецтво, одне з найпрекрасні-
ших і вельми привабливих, мало завше стільки 
вчителів, скільки вимагала його гідність. Тому не 
без підстави, хтось подивується, либонь, що й ми 
також хочемо додати дещицю від наших убогих 
здібностей до численних праць багатьох автори-
тетів. Адже це майже те саме, що світла додавати 
сонцю або морю краплю води з пальця» [8, с. 40]. 
Далі знаменитий ритор розмірковує про те, що 
у нього є як мінімум дві причини, чому він все ж 
наважується дати свою авторську інтерпретацію 
по темі.

«Серед цих міркувань не останнє місце займала 
думка про те, що в наш час майже по всіх учили-
щах у викладачів тієї й іншої словесності уста-
лився звичай викладати курси своїм учням не за 

виданими працями інших авторів, а, ніби черпа-
ючи із власних запасів. Якщо не помиляюся, це 
робиться із двох причин: почасти для того, щоб 
з кожним днем зростала майстерність за допо-
могою змагання на однаковому поприщі конку-
руючих дарувань, почасти ж для того, щоб навіть 
давно відоме, змінивши свою зовнішність и вдяки 
імені й стилю авторів набуло вигляду новизни 
й дужче вабило учнів. А відтак мені, безпере-
чно, треба було дотримуватися звичаю й поряд 
з іншими вчителями ввести свій внесок у науку» 
[8, с. 40]. 

Паралельно лектор розгортає думку про необ-
хідність піклуватися не про власну славу, але 
насамперед про доступність його матеріалу для 
слухачів: «…хоча вже багато авторів написали 
чудові твори з поетики, до яких нема чого додати, 
однак їх важко подужати або // через їхню витон-
ченість, або тому що вони, через докладний спо-
сіб викладу, занадто великі і їх не можна засвоїти 
людям із меншими здібностями; вони очевидно 
вимагають строку навчання більшого, ніж річний. 
Тому, гадаю, варто опустити все темне й мало-
доступне та звести воєдино у порівняно невели-
кому обсязі все легше, простіше, але більш необ-
хідне. Затим, зібравши його, ніби, в тугий вузол, 
викласти наскільки можна коротко, дбаючи при 
цьому швидше про зручність та користь для учнів, 
аніж про те, щоб роздути свою славу безліччю 
пописаних аркушів» [8, с. 40]. 

 Досвідчений педагог, Прокопович врахо-
вує навіть такі фактори, як стомленість слухачів 
наприкінці навчального року, що спричинюється 
до формування відповідної структури викладання 
літературного матеріалу: «Однак із поваги до зна-
чення епічних і трагічних творів ми вмістимо їх 
у нашім викладі на більш показному місці. До 
цього спонукає нас і те, що старання учнів під 
кінець року здебільшого слабшає, тому що вони, 
чекаючи звабливих вакацій, найменше дбають, 
і думають про навчання. Тому, гадаємо, ліпше 
покласти важкий тягар на слабші плечі, ніж на вже 
стомлені» [8, с. 41]. 

Його лекція часто будується так, ніби лектор 
веде діалог зі слухачем. Так, наприклад, аналізу-
ючи «Метаморфози» Овідія, автор звертається до 
уявного читача: «Зверни увагу, що тут велике зна-
чення має гіпербола, яка виникає шляхом порів-
няння й уподібнення і яка не стільки прикрашає, 
скільки підсилює предмет» [8, с. 115]. Розмірко-
вуючи про «Енеїду», Прокопович знову вибудовує 
«зворотній зв’язок» з аудиторією: «Заприміть, тут 
не сам підбір або спосіб, яким варто нагромаджу-



341ISSN 2710-4656 (Print), ISSN 2710-4664 (Online)

Літературознавство

вати, або побічні обставини, або дії, або частини 
предмета й інше в такому роді, а тільки те, від 
чого, і яким чином нам здається можливим зобра-
зити предмет більшим, значнішим, і виразнішим» 
[8, с. 117].

Утім, визначимо, що, при всій повазі до вче-
ності й талантів лектора, все-таки Прокопович 
припускався й серйозних промахів, які свідчили 
про деяку поверховість його літературної осві-
ченості. Зупинимося на одному лише, але харак-
терному прикладі, що його подає З. Куньч: «…
подаючи визначення терміна метафора, Т. Проко-
пович пише: “цей троп поширений і всім відомий, 
він зручний для будь-якого завдання оратора“   
<…> Тобто формально зараховуючи метафору до 
прикрашувальних фігур, учений відразу наголо-
шує, що цей троп можна використовувати і для 
повчання, і для зворушення слухачів. Виходить, 
що сам Т. Прокопович не до кінця розуміє підстави 
для свого класифікаційного підходу» [4, с. 160]. 

Додамо більше: троп і фігура – не синоніми; 
метафора – термін не риторичний, а поетичний, 
і проникає він у сферу риторики як результат того 
масового запозичення ораторами поетичних при-
йомів та руйнації кордону між поетикою та рито-
рикою, які, по суті, спостерігаються вже в піз-
ньоантичну пору. Тобто, тут і Прокопович, і його 
нинішній дослідник, плутають художнє слово зі 
словом риторичним, утилітарним.

Можна висунути й більш серйозну претен-
зію до класика. Прокопович, щирий прихильник 
Петра І, хотів би бачити Російську імперію таким 
собі ідилічним простором освіченого абсолю-
тизму, але фактично змирився з тим азійським 
деспотизмом, який у петровській Росії не змінив 
своєї суті, а лише навчився маскувати її «потьом-
кінськими селищами» позірної культурності 
й освіченості. Й, відповідно, уся академічна сис-
тема Прокоповича, при всій своїй витонченості 
й глибині врахування психологічного фактору, 
будувалася як система прийомів, спрямованих 
кінцево не на пробудження самостійного мис-
лення, а на утвердження авторитарного принципу 
підкорення владі. 

Звісно, не можна заперечити, що він недо-
оцінює такий момент, як креативність студента. 
Навпаки, він закликає останнього творити, писати 
художні тексти, оволодівати секретами поетич-
ного слова на практиці: «Насамперед я хочу пора-
дити своїм учням постійно вправлятися в стилі 
й навичках писання. Адже звичка як у всіх інших, 
так особливо й у цьому мистецтві, не тільки надає 
велику допомогу, але навіть, як усі згодні в цьому, 

є кращим учителем і має більше значення, ніж 
саме мистецтво. Я постійно стверджую, що той 
більше просунеться в поезії, хто часто вправля-
ється в писанні (хоча б він навіть був позбавлений 
живого слова наставника), ніж той, хто ґрунтовно 
засвоїв усі настанови, але рідко або ніколи не вда-
ється до писання» [8, с. 49].

Тут перед студентом відкривалося, як кажуть, 
вікно можливостей. Академічна програма пропо-
нувала ознайомлення з широким спектром літера-
турних та літературознавчих творів починаючи від 
античної класики. Тут вивчали «Поетику» Арис-
тотеля та «Послання до Пізонів» Горація, при-
кладну поетику – жанрову диференціацію поетич-
них творів (епос, лірика, драма, сатира, буколічна 
та елегійна поезія тощо), вивчалися правила, за 
якими вони творилися, основи віршування тощо.

Але характерно, що репрезентативним прикла-
дом для наслідування Прокопович обирає усе ж 
таки не нові, художні жанри світської літератури, 
а зразки середньовічної церковної літературної 
традиції: «Я пропоную складену нами вправу, 
у якій порівнюється блаженне життя ченця 
з нещасним життям у миру <...> Це ми робимо 
з вигаданого приводу, як то роблять звісно шкільні 
ритори» [8, с. 76]. 

Будучи в свої студентські роки блискучим учас-
ником всіляких диспутів і дискусій, щедро почерп-
нувши з досвіду західної університетської освіти, 
спрямованої на пробудження вільного мислення, 
Прокопович усе ж таки кінцево залишився в лоні 
канонів візантійської школи, де наріжним каме-
нем було не стільки пробудження креативних зді-
бностей учня, скільки заучування напам’ять ста-
рих, авторитетних текстів. Хоча Д. Мірошніченко 
й акцентує прищеплювання Прокоповичем сту-
дентам уміння самостійно мислити, це де-факто 
лише типова, радянська за ґенезою, ритуальна 
формула, уживана для модернізації постаті Про-
коповича; так само, скажімо, владиці Феофану 
визначається роль ледь пропагандиста відвер-
того атеїзму та затятого антиклерікала, хоча він 
лише прагнув реформувати православну церкву 
на дещо «протестантський» кшталт [7]. Своїх же 
слухачів Прокопович насправді налаштовував не 
стільки на пробудження власної думки, скільки 
на схиляння перед авторитетами, хоча й проводив 
цю свою лінію вельми гнучко й вправно, із засто-
суванням того ж самого західного академічного 
досвіду. 

«А щоб ваша праця була успішною, закликаю 
вже на порозі обраного вами роду занять цілком 
перейнятися мудрим правилом філософа – воно 



342

Вчені записки ТНУ імені В. І. Вернадського. Серія: Філологія. Журналістика

Том 36 (75) № 5 2025. Частина 1

служить немов опорою всіх наук, ‒ а саме: знати, 
що особливий обов’язок студентів – вірити вчите-
леві. ‒ Тоді я з більшим бажанням стану викладати 
те, чим я, сподіваюся, оволодів, і ви, якщо тільки 
не захочете бути ворогами своїх успіхів, жвавіше 
приступите до цих студій» [8, с. 41]. 

Це стало його вибором. У Т. ван Дейка точно 
зазначено: «Влада обмежує свободу людини, але 
причини, що породжують механізми свободи 
лежать у самій людині, а саме: пошук авторитету, 
примус ситуації, породженої відсутністю Іншого, 
що спричинена недостатністю знань» [10, с. 315]. 
І немає потреби штучно модернізувати духовну 
позицію Прокоповича. 

Висновки. Таким чином, як лектор і викла-
дач літератури Феофан Прокопович являє собою 
визначну, але, попри безперечну педагогічну май-
стерність і гуманістичні прагнення, не позбав-
лену суперечностей особистість, що проявилося 
і в його академічному стилі. Його трактат про пое-
тичне мистецтво демонструє не лише блискуче 
володіння академічним стилем, а й певну повер-
ховість у сфері літературознавчої термінології, 
що свідчить про нечіткість класифікаційного апа-
рату. Прокопович, як прихильник Петра І, прагнув 
утвердити освічений абсолютизм, але фактично 
пристосувався до авторитарної моделі, де акаде-
мічна система слугувала не розвитку критичного 
мислення, а зміцненню влади. Хоча він й справді 

заохочує студентів до творчості, приклади для 
наслідування, які він подає, залишаються в межах 
церковної літературної традиції, а не ведуть у про-
стір нової, світської поезії. Це обмежувало обрії 
креативності студентів і звужувало спектр їх літе-
ратурних орієнтирів. Попри діалогічність і пси-
хологічну чутливість, академічна риторика Про-
коповича часто виконує функцію утвердження 
авторитету, а не стимулювання самостійного мис-
лення.

Отже, трактат Прокоповича є складним і супер-
ечливим явищем: він поєднує гуманістичні ідеї 
з авторитарною освітньою моделлю, відкриває 
можливості для творчості, але водночас обмежує 
її рамками ідеологічного канону.

Перспективи подальшого вивчення теми ми 
бачимо у кількох напрямках, насамперед у річищі 
компаративістики: наприклад, співставлення ана-
лізованого нами трактату з іншими подібними 
творами ‒ європейськими та вітчизняними), 
порівняння особливостей академічної комунікації 
Прокоповича з іншими викладачами Києво-Моги-
лянської академії тощо. Цікаво було би також 
прослідкувати вплив поетики цього видатного 
діяча на подальший розвиток літературознавчої 
термінології в українській традиції. Тема також 
відкриває широкий міждисциплінарний простір 
досліджень із застосуванням дискурс-аналізу, 
соціокультурної критики тощо. 

Список літератури:
1.	 Астрахан Н. Конфлікт інтерпретацій в літературознавчій рефлексії: продуктивність, природа, шляхи 

вирішення. Волинь філологічна: текст і контекст. 2021. № 31. С. 8–17. DOI: 10.5281/zenodo.5248423.
2.	 Данканіч Р. І. Мова як онтологічна засада герменевтичного досвіду у філосoфії Г. Гадамера. Культу-

рологічний альманах. 2023. № 4. С. 132–137. DOI: https://doi.org/10.31392/cult.alm.2023.4.17.
3.	 Іваньо І. В. Естетичні погляди Ф. Прокоповича. URL: http://litopys.org.ua/procop/proc104.htm. (дата 

звернення: 15.09.25).
4.	 Куньч З. Й. Класифікація мовностилістичних засобів у риторичному вченні Теофана Прокоповича. 

Термінологічний вісник. 2015. Вип. 3 (1). С. 147–164.
5.	 Литвинов В. Антибароковий характер «Поетики» Т. Прокоповича Прокопович Т. Філософські праці. 

Вибране. К. : Дніпро, 2012. С. 32–39. 
6.	 Меймей Х. Світоглядні засади «Поетики» Теофана Прокоповича. Вісник Київського національного 

університету імені Тараса Шевченка. 2022. № 1 (31). С. 34–39. DOI: https://doi.org/10.17721/1728-2659.20
22.31.07.

7.	 Мірошниченко Д. Постать Ф. Прокоповича в історії Києво-Могилянської академії. Історико-педаго-
гічний альманах. 2012. № 1. С. 49–52. 

8.	 Прокопович Т. «Про поетичне мистецтво. Три книги для користі й наставляння українських спудеїв, 
викладені у Києві, у православній Могилянській академії в літо господнє2 1705». Прокопович Т. Філософ-
ські праці. Вибране. Київ : Дніпро, 2012. С. 40–162.

9.	 Сивокінь Г. М. Давні українські поетики як знак літературного самоусвідомлення. Питання літера-
турознавства. 2007. Вип. 73. С. 22–24.

10.	Чайковський Я. Проблема політичного дискурсу в теорії Теу Ван Дейка. Вісник Львівського універ-
ситету. Філософські науки. 2007. Вип. 10. С. 306–316.

2 Так у друкованому вже у пострадянські часи тексті, з малої літери.



343ISSN 2710-4656 (Print), ISSN 2710-4664 (Online)

Літературознавство

11.	 Crenshaw K. Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black Feminist Critique of 
Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics. The University of Chicago Legal Forum. 
1989. Vol. 1989, Art. 8. P. 139–167.

12.	Fairclough N. Political discourse in the media: An analytical framework. Approaches to media discourse / 
A. Bell & P. Garrett (Eds.). London : Blackwell, 1998. P. 142–162. 

13.	van Dijk Teun A. Principles of critical discourse analysis Discourse & Society. London; Newbury Park; 
New Delhi : SAGE Publications, 1993. Vol. 4 (2). P. 249–283.

Chikarkova M. Yu. HE ORIGINS OF ACADEMIC COMMUNICATION IN THE UKRAINIAN 
LITERARY TRADITION: FEOPHAN PROKOPOVYCH’S TREATISE «ON POETIC ART»

The article is devoted to the analysis of Feofan Prokopovych’s treatise On the Poetic Art as a representative 
phenomenon of literary and aesthetic thought and as a sample of Ukrainian academic communication 
of the early 18th century. The study reveals the combination of Baroque poetic tradition with new approaches 
of the early modern era and defines its place within the broader European context of theoretical knowledge 
about the art of the word.

The relevance of the research is determined by the need to comprehend the origins of academic 
communication in Ukrainian culture, as well as to explore the formation of scholarly language and teaching 
style at the Kyiv-Mohyla Academy, where Prokopovych taught poetics. It has been clarified that the treatise 
functions not only as a textbook on poetics, systematizing knowledge of genres, tropes, and rhetorical figures, 
but also as a lecture text aimed at shaping an intellectual tradition. The features of its structure are outlined, 
including clarity of presentation, the use of examples, and references to ancient and early modern authorities, 
which make the treatise a typical specimen of academic discourse of the time.

Special attention is paid to the rhetorical strategies employed by the author: the combination of didacticism 
with persuasion, the demonstration of broad erudition, and the balance between theoretical generalization 
and practical exposition. The dual nature of the treatise is revealed: both as a source for the history of literary 
studies and as a text illustrating the formation of academic culture in Ukraine.

The article also examines the cultural and historical circumstances of the treatise’s creation, its place 
within the tradition of European “poetics,” as well as its reception and influence on the further development 
of Ukrainian and Russian literary theory in the 18th century. It is determined that Prokopovych’s Poetics is 
one of the first systematic texts of Ukrainian academic culture, combining educational objectives with literary 
ambitions. It is proved that its analysis opens new perspectives for understanding the origins of academic 
communication in Ukraine.

Key words: academic communication, rhetorical strategies, literary devices, poetics, dialogue with 
the audience.

Дата надходження статті: 14.09.2025
Дата прийняття статті: 30.09.2025

Опубліковано: 29.12.2025


